3. La postura cristiana:
ser samaritanos hoy

Ser samaritano hoy implica romper la
|6gica de la indiferencia. El sacerdote
y el levitka no hacen el mal
directamente, pero pecan por
omisién. El cristiano no puede
limitarse a “no hacer dafio”; esta
llamado a hacer el bien activamente.

La postura cristiana exige:
Ver el sufrimiento.
Detenerse.
Compadecerse.
Actuar.

Comprometerse en el tiempo. Como
ensefia Benedicto XVI:

“El amor al projimo es una tarea para
cada fiel y para toda la comunidad
eclesial” (DCE 20).

4. La postura del

enfermo: dejarse amar y

cuidar

La pardbola también ilumina la
postura del herido. El no puede
salvarse solo. Representa al
enfermo, al vulnerable. Reconocer
la fragilidad no es debilidad, sino
verdad. ElI enfermo esta llamado a
aceptar ser ayudado, confiar y unir
su dolor al de Cristo. San Juan
Pablo Il ensefia que el sufrimiento
humano ha adquirido un nuevo
sentido en la Pasion de Cristo (SD
18).

La pardbola del Buen Samaritano
nos revela que el cristianismo no es
una ideologia ni una mera
observancia religiosa, sino una
experiencia viva de misericordia.
Todos estamos llamados a vivir
esta doble dimension: ser
samaritanos que se inclinan vy
heridos que se dejan amar. Seguir a
Cristo implica caminar por el mismo
camino del samaritano, sabiendo
gue cada herido es una oportunidad
concreta de amar como El nos ha
amado.

XXXV
f JORNADA

. MUNDIAL
W DEL ENFERMO

La compasion
del Samaritano

Amair llevando el dolor del otro

B

Iluminar nuestra
realidad desde el
Evangelio de la
Misericordia

Mk ¢ COMUNIDAD PARROQUIAL DE

ﬁ Wr Nuestra Sefiora

DIGCESIS DE dela Asuncion
AGUASCALIENTES



La pardbola del Buen Samaritano (cf.
Lc 10,25-37) es uno de los relatos
mas conocidos y profundos del
Evangelio. En ella, Jesus no solo
responde a la pregunta “¢quién es mi
projimo?, sino que revela el corazén
mismo del cristianismo: la compasion
activa, concreta y universal.

Esta parabola interpela tanto a quien
ayuda como a quien necesita ser
ayudado, y nos coloca frente a una
verdad exigente: todos estamos
llamados a ser samaritanos, pero
también, en algin momento de
nuestra vida, somos el hombre herido
al borde del camino. En un mundo
marcado por la indiferencia, la prisa y
la fragmentacion social, la figura del
Buen Samaritano se vuelve un
modelo indispensable para la vida
cristiana y para la mision de la
Iglesia.

1. Fundamento biblico:
“Vio, se compadecio
se acerco

c 10, 25-37)

El contexto de la parabola es un
didlogo entre Jesus y un doctor de la
Ley, quien busca justificarse
preguntando: “¢Y quién es mi
projimo?” (v. 29). Jesus responde con
una historia concreta.

El relato describe a un hombre que
baja de Jerusalén a JericO y es
asaltado, golpeado y abandonado
medio muerto. Pasan por el camino
un sacerdote y un levita, pero ambos
ven y pasan de largo. En cambio, un
samaritano, considerado extranjero y
hereje por los judios, ve, se conmueve
profundamente, se acerca, cura las
heridas, carga al herido y se hace
responsable de él (v. 33-35).

La frase clave es “se compadecio”,
gue expresa una misericordia que
nace de las entrafias. Es el mismo
verbo que los evangelios usan para
describir la compasion de Jesus ante

el sufrimiento humano (cf. Mt 9,36; Mc
1,41). Jesus concluye con una
pregunta decisiva y un mandato claro:
“Ve y haz td lo mismo” (Lc 10,36-37).

2. El Buen Samaritano
como imagen de Cristo y
de la Iglesia

La tradicion de la Iglesia ha visto en el
Buen Samaritano una figura de Cristo
mismo. San Agustin interpreta al
hombre herido como la humanidad
caida, y al samaritano como Cristo que
sana con el aceite y el vino —simbolos
de los sacramentos— y confia al herido
a la posada, imagen de la Iglesia.

El Catecismo afirma que Jesucristo
hace de la caridad el mandamiento
nuevo (CEC 1823), y el Concilio
Vaticano Il recuerda que las angustias
de los hombres son también las de los
discipulos de Cristo (GS 1). La Iglesia
esta llamada a ser samaritana. El Papa
Francisco lo reafirma en Fratelli Tutti:
“El Buen Samaritano se detuvo, se hizo
cercano y curo las heridas del otro. Esa
es la clave de wuna sociedad
verdaderamente humana” (FT 67).




